
悪魔と死神のあいだ
─ エドガール・キネ『アースヴェリュス』再読 ─

三 　 枝 　 大 　 修

成城大学『経済研究』第 251 号抜刷（2025 年 12 月）



悪魔と死神のあいだ
─ エドガール・キネ『アースヴェリュス』再読 1） ─

三 　 枝 　 大 　 修

　エドガール・キネの聖史劇『アースヴェリュス』2）にはゲーテの『ファ

ウスト』からの強い影響がうかがえる。作品の劈頭を飾る天界での〈プロ

ローグ〉，恋に落ちた主人公とヒロインの庭での散歩のシーン（〈第 3日〉3）	

第 9 景）など，いくつかの場面は『ファウスト』の引き写しと言ってもい

いくらいだし，主要登場人物 3名の構成が一致している，という指摘も	

――後述するように――しばしばなされている（この場合，ファウストには

アースヴェリュスが，グレートヒェンにはラシェルが，メフィストフェレスにはモ

ブが，それぞれ対応する）。

　だが，キネの作品を虚心に読んでみるとき，はたしてモブはそれほどま

でにメフィストフェレスに近いと言えるだろうか。キネにおける死神と

	1）	 本稿におけるフランス語文献の引用には，すべて拙訳を用いる。
	2）	 �『アースヴェリュス（Ahasvérus）』は 19 世紀フランスの思想家・歴史学者

として知られるエドガール・キネ（Edgar Quinet, 1803-1875）が 1833 年に
発表した戯曲作品。本稿で用いる版は以下のものとし，註においてこの版の
書誌情報を示す場合には「Ahasvérus」と略記，その直後に参照箇所のペー
ジ番号のみを記すこととする。Edgar Quinet, Ahasvérus , Paris-Londres, Au 
bureau de la Revue des deux mondes & Adolphe Guyot & Baillière, 1834 ; 
réimpr. Genève-Paris, Slatkine, 1982, 544 p. なお，『両世界評論』誌上（1833
年 10 月 1 日号）で『アースヴェリュス』の刊行を予告した際，この作品を	
「聖史劇（mystère）」として提示したのはキネ自身である（Edgar Quinet, 	
« Ahasvérus », Revue des deux mondes , 1er octobre 1833, p. 8）。

	 3）	 �戯曲形式の作品は「幕」「場」「景」といった単位で区切られるのが一般的だ	
が，『アースヴェリュス』では「幕（acte）」の代わりに「日（journée）」と
いう単位が用いられている。この作品の構成は以下のとおり：〈プロローグ〉
〈第 1日　天地創造〉〈第 1日の幕間劇〉〈第 2日　受難〉〈第 2日の幕間劇〉	
〈第 3日　死〉〈第 3日の幕間劇〉〈第 4日　最後の審判〉〈エピローグ〉。

─ 23 ─



ゲーテにおける悪魔の安易な重ね合わせが，ややもすると『アースヴェリュ

ス』をめぐる批評的言説を貧しくしてはいまいか。『ファウスト』との比

較という『アースヴェリュス』読解の紋切型を再審に付し，モブという登

場人物の，ひいてはキネの作品そのものの特異性を際立たせることが，本

稿の目的である。

１．『アースヴェリュス』，この憐れな本

　まずは『アースヴェリュス』をめぐって紡がれてきた批評的言説の流れ

をたどりなおしてみよう。この聖史劇は，「さまよえるユダヤ人」伝説を

下敷きにして書かれたきわめてスケールの大きな問題作であり，とりわけ

発表当初は少なからぬ注目を集めたせいもあって，論評される機会には事

欠かなかったものの，だからといって多くの批評家たちからの手放しの称

賛を受けたわけでもなかった……ということが鮮明に見えてくるだろう。

　1833 年の「10 月の終わり頃」4）と思しき『アースヴェリュス』の発表	

直後，キリスト教への信仰を重んじる立場からこの作品の思想面を厳しく

批判したのは，アレクサンドル・ド・サン＝シェロンであった。『パリ評	

論』誌（1834年 3月号）掲載の書評の中で，虚無主義や悲観主義の現れに

ほかならぬ，と糾弾されているのは，キリストの死や神の死が描かれた結

末部分，『アースヴェリュス』の〈エピローグ〉である。

　　�キネ氏に言わせれば，中世が過ぎればもうキリスト教は存在しないの

であり，キリスト教が存在しないのであれば，人類もまた存在しな

い――さればこそ，来たれ，死よ！〔…〕私はキネ氏にお尋ねしたい，

すべては本当に終わってしまったのだろうか，と。もはやわれわれに

とって，希望は，信仰は，詩は存在しえないのか，と。氏は，何らかの

	4）	 Quinet, art. cit., p. 41.（『両世界評論』誌編集部による註を参照。）

─ 24 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



思い違いをし，それと意識せずに，神に対して，人類に対して，自分

自身に対して，冒涜的な言辞を吐いてしまったのではなかろうか5）。

　この批判に対して『社会進歩評論』誌（1834 年 6 月号）は，『アースヴェ	

リュス』を擁護する内容のフィリップ・オージェによる論考を掲載し，さ

らにその末尾に，キネ自身の筆になる『社会進歩評論』誌宛の書簡を転載

している。「私は今日，この憐れな本（『アースヴェリュス』）の意味をまる

で取り違えた記事を『パリ評論』誌で読んでいます」6）という一文から始

まるその文章は，「私の言ったこと，言いたかったことのまさしく正反対

のことを私に言わせている」7）サン＝シェロンの書評に対する全面的な反

論である。聖史劇の〈エピローグ〉に描かれたキリストの死，神の死は，	

「万物は永遠から出て永遠へと帰り，そこで活力を取り戻して再生する」8）

という「生の定式そのもの」を表したものだとキネは言うのだ。

　だが不幸なことに，時代が下り，こういった思想上・宗教上の問題が文

学作品の価値の評価にさほど影響を及ぼさないようになってからも，『アー

スヴェリュス』は依然としてキネ自身の言うところの「憐れな本」であり

続けた。実際，この作品の文学的な価値をいささかの留保も付けずに称揚

している文章など，われわれの知るかぎり，皆無と言ってよい9）。ならば

	5）	 �Alexandre de Saint-Chéron, « Ahasvérus : un volume in-8°, par M. Edgar 
Quinet », Revue de Paris , mars 1834, p. 316. なお，キネの作品の中に「無神
論の醜怪な趣」を感じとり，「高揚し，歯止めを失った懐疑主義がこの戯曲
全体の思想をなしている」と主張するプロテスタントの哲学者アレクサンド
ル・ヴィネもまた，キリスト教神学の見地から，サン＝シェロンのものと方
向性を同じくする『アースヴェリュス』批判を行っている。以下を参照のこ
と。Alexandre Vinet, Essais de philosophie morale et de morale religieuse, 
suivis de quelques essais de critique littéraire , Paris, Hachette, 1837, p. 245-
266.（上の引用箇所は，それぞれ p. 264 と p. 249.）

	 6）	 Revue du progrès social , juin 1834, p. 617.
	 7）	 Ibid .
	 8）	 Ibid ., p. 618.
	 9）	 �そもそもキネ自身，『両世界評論』誌（1833 年 10 月 1 日号）に『アースヴェ

リュス』の刊行予告と断片とを掲載した折に，この作品に関する自信のなさ	

─ 25 ─

悪魔と死神のあいだ



むしろ，『アースヴェリュス』に対して同時代・後世の批評家たちが異口

同音に似たような批判を差し向けてきた，という事実そのものの方に焦点

を当ててみるのも，この作品の受容史を吟味するにあたっては一興と言え

るのではないだろうか。

　一読してみれば明らかなように，この聖史劇は，ひとことで言って「過	

剰」である。『アースヴェリュス』の刊行直後，『両世界評論』誌（1833 年

12 月 1 日号）に長文の書評を寄せたシャルル・マニャンはこう書いている。

　　�色彩は過剰であり，その効果が濫用されていて，中間色や暗色の軽視

があまりにも顕著である。ここでは，何もかもが殺到し，チカチカき

らめき，煮えたぎっている。この叙情の奔流の音を，この泡立つ詩の

瀑布の轟きを耳にすると，思考は，たとえ想像力の最も大胆な奔出に

慣れていたとしても，この渦の横断をためらい，波浪を前にして立ち

すくんでしまう10）。

を吐露していた。「いま冷静になって吟味してみるに，この作品には成功の
見込みなどまったく見当たらない。〔…〕おのが時代の好みに合いそうな要
素を何一つ備えていない，というのがこの作品の〔…〕欠点なのである。」
（Quinet, art. cit., p. 5-6.）とはいえキネの同時代人の中には，『アースヴェ	
リュス』の抱える諸問題について十分に意識的ではありながらも，この作品
の中に「文体の巧みさ，構成の妙，細部と全体とに対する入念な配慮」を認
めて穏当な評価を下すサン＝ルネ・タヤンディエのような文学者もいた。以
下を参照のこと。Saint-René Taillandier, « Écrivains modernes de la France – 	
M. Edgar Quinet », Revue des deux mondes , 1er juillet 1858, p. 125-158.（上
の引用箇所は p. 139.）

10）	 �Charles Magnin, « Ahasvérus, mystère ; et de la nature du génie poétique », 	
Revue des deux mondes , 1er décembre 1833, p. 535. なお，発表の直後から好	
評を博したこの論考は，その後もマニャン自身の批評文集（Charles Magnin, 
Causeries et méditations historiques et littéraires , Paris, Benjamin Duprat, 	
t. 1, 1843, p. 89-158）や『アースヴェリュス』の 1843 年の新版（Edgar Quinet, 	
Ahasvérus , Paris, Au comptoir des Imprimeurs unis, 1843, p. XIII-LXIII），
さらには『アースヴェリュス』を収める『エドガール・キネ全集』第 7巻	
（Œuvres complètes de Edgar Quinet , Paris, Pagnerre, t. 7, 1858, p. 5-59）等
に再録されており，語句や表現の修正をともなう何種類かのヴァリアントが
存在しているのだが，本稿における引用は初出時のテクストから行う。

─ 26 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



　実際，キネの作品は，神や悪魔，天使や怪物はもとより，砂漠が，大洋	

が，星々が，山河が，大聖堂が，次から次へと劇中人物として登場し，絢

爛豪華な修辞に彩られた台詞を放つ，地球人類史の一大絵巻として構想さ

れている。「叙情の奔流」や「泡立つ詩の瀑布」といった勇ましいイメー

ジで『アースヴェリュス』を表現しようとしたマニャンのレトリックには，

共感を覚えるところが大きい。

　他方，そのスケールのあまりの壮大さが仇となって，キネの作品が，	

「何もかもが殺到し」たまとまりを欠くものとなってしまっているという

点もまた事実だろう。例えば 1936 年，「ファウストとアースヴェリュス」

と題された論考を発表しているジャン・ブードゥーはこう述べている。

　　�キネは構築面での才能を欠いていたので，これほど複雑な諸要素を溶

かしこみ，そこから活き活きとした創作物を引き出してくることはで

きなかった11）。

　これは，他の多くの論者にも共有されている見方である。一例として，

シャルル・デデヤンによる『アースヴェリュス』評（1959 年）を挙げてお	

こう。

　　�キネは，キリスト教の驚異を，聖・俗の歴史を，人類のうごめきを，

そしてユゴーよりも先に諸世紀の伝説を，喚起することに成功したの

だろうか？　美しい箇所はあるものの，少しばかり題材に圧倒されて

しまったという感がある12）。

11）	 �Jean Boudout, « Faust et Ahasvérus », Revue de littérature comparée , 
janvier-mars 1936, p. 706.

12）	 �Charles Dédéyan, Le thème de Faust dans la littérature européenne, Paris, 
Lettres Modernes, t. III, Le romantisme II, 1959, p. 436.

─ 27 ─

悪魔と死神のあいだ



　レオン・セリエの見解（1971 年）も，これとそう隔たったものではない。

　　�読者に特に衝撃を与えるのは，イメージの過剰である。どの一節を適

当に拾い上げてみても，そこには人を魅惑し，驚嘆させる力がある。

ところが全体を読み通すとなると，ずっしりと重たい印象が残るし，

華美な文体が邪魔をして，調
トーン

子が変化した際にもたらされる緊張の弛

みを味わうことができなくなってしまうのだ13）。

　多種多様な要素を詰め込みすぎたがゆえにバランスを崩し，統御を失っ

てしまった作品。書物の中に繁茂しすぎたために，収拾がつかなくなって

しまった言葉たち。そこからは，ただ冗長さの印象のみが際立つ。「『アー

スヴェリュス』とヨーロッパのロマン主義演劇」と題された見事な論考の

著者，マルク＝マチュー・ミュンシュは，キネの作品を「傑作……のなり

そこね」14）と断じた後，こう言い切っている。

　　�文体は，『アースヴェリュス』のいちばんの弱点である。〔…〕全般的

13）	 �Léon Cellier, L’épopée humanitaire et les grands mythes romantiques , Paris, 
SEDES, 1971, p. 157.

14）	 �「キネの『アースヴェリュス』は成功した作品だろうか？　われわれとして
は，微妙な含みのある後世の評決を受け入れたい。つまりこの聖史劇は，傑
作……のなりそこねなのである。」（Marc-Mathieu Münch, « Ahasvérus et 
le théâtre romantique européen », Edgar Quinet, ce juif errant , éd. Simone 
Bernard-Griffiths et Paul Viallaneix, Clermont-Ferrand, Association des 
Publications de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines de Clermont-
Ferrand, 1978, p. 264.）なお，「傑作のなりそこね（chef-d’œuvre manqué）」
というこの表現は，『アースヴェリュス』を論評する際の紋切型の一つであり，	
ミュンシュのものに加えて，例えば以下の論考にもその使用が認められる	
（ベルナール＝グリフィットの論文は冒頭の一文，クロスリーの論文は末尾の一
文を参照のこと）。Simone Bernard-Griffiths, « Lecture de l’Ahasvérus (1833) 
d’Edgar Quinet : Regards sur une palingénésie romantique du mythe du Juif 
errant », Romantisme , n° 45, 1984, p. 79-104 ; Ceri Crossley, « Le paysage 
dans Ahasvérus (1833) d’Edgar Quinet », Eidôlon, éd. Gérard Peylet, Pessac, 
Presses universitaires de Bordeaux, n° 54, 2000, p. 405-417.

─ 28 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



に，『アースヴェリュス』には言葉が多すぎる15）。

　言葉の過剰，イメージの過剰。天地創生以来の人類史を「さまよえるユ

ダヤ人」に仮託してたどりなおすという企図の壮大さや，芝居らしい筋書

きの不在とあいまって，それは必然的に，この叙事詩的な規模の作品を容

易には把握しがたいものとする。したがって，1833 年 12 月というきわめ

て早い時点でのシャルル・マニャンの以下の予言は，ひとまず正しかった

のだと言っていい。

　　�賭けてもいいが，『アースヴェリュス』に対してなされる批判はすべて

以下の二つの難点に集約されるだろう。すなわち，この詩は最高度に

晦渋，かつ常軌を逸している，ということで非難されるのである16）。

　結局，マニャンのこの「賭け」は見事に当たり，『アースヴェリュス』と

いう作品は後世に至るまで，その常軌を逸した饒舌と，それに起因する荒

唐無稽さによって，批評家たちから厳しく指弾されることとなったのだ。

２．『ファウスト』の星の下で

　かくしてエドガール・キネの聖史劇は，1833 年というフランス・ロマン	

主義文学の成熟期に世に出た野心作でありながら，後年，それほど顧みら	

れることのない作品となってしまう。近年になってようやく――特に 2010	

年代の半ば以降――この「憐れな本」についての研究論文が増えてきた，

という印象もあるが17），『アースヴェリュス』を主題とするこれまでの批

15）	 Münch, art. cit., p. 272.
16）	 Magnin, art. cit., p. 565-566.
17）	 �『アースヴェリュス』を主題とする近年の論考としては，例えば以下のもの

が挙げられる。Sophie Guermès, « Les paradoxes de la supplication dans 
Ahasvérus (1834) et Prométhée (1838) d’Edgar Quinet », La supplication. 

─ 29 ─

悪魔と死神のあいだ



評的言説は，総じて「貧しい」としか形容しようのない状態に留まってい

た。それは，一方では，キネのこの作品について正面から論じている文章

が，かつてもいまも必ずしも多くはなかった，という量的な貧しさでもあ

るのだが，他方，これまでに蓄積されてきた論考の大半がある種の紋切型

に落ち込んでおり，質的に見て不充分である，といった点も見落とすわけ

にはいかない。特に，批評家たちがこの聖史劇について語るときには揃い

も揃ってゲーテ『ファウスト』の名を挙げ，これと比較しつつ両者の類似

点をあげつらってゆくのはいったいどうしたことなのか。

　マルク＝マチュー・ミュンシュはすでに挙げた論考の中で，「『アース	

ヴェリュス』について語るときに『ファウスト』を引いてくるのは紋切型

である」18）と述べているが，実際，ゲーテのこの悲劇への参照は，キネの

作品刊行の翌年においてすでに行われている。

　　�『アースヴェリュス』は奇妙で力強い作品である。ゲーテの『ファウ

スト』と同様，それは無数の思考を喚起し，新たな芸術，宗教，社会

秩序の必要性を告知する19）。

Discours et représentation , dir. Luce Albert, Pauline Bruley et Anne-Simone 
Dufief, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2015, p. 201-213 ; Id., 	
« Ahasvérus , ou « les arceaux rompus de la parole » : la « prose d’argile » 
d’Edgar Quinet », Edgar Quinet poète et théoricien de la poésie , dir. Sophie 
Guermès, Paris, Honoré Champion, coll. « Romantisme et Modernités », 
2015, p. 33-59 ; Esther Pinon, « L’Ahasvérus de Quinet ou les marches de 
l’Histoire », Cahiers d’études nodiéristes , n° 9, 2020, p. 115-124 ; Bénédicte 
Élie, « La Mélancolie, une force de renouveau poétique dans Ahasvérus 
d’Edgar Quinet », L’Art entre deuil et résistance , dir. Anne Teulade, Paris, 
Classiques Garnier, coll. « Rencontres », 2023, p. 253-273. なお，本稿の議論
とはほとんど重なるところがないため，その内容について詳述することは控
えるが，これらの論考はいずれも『アースヴェリュス』と文学ジャンル（抒
情詩，叙事詩，劇詩，散文詩，聖史劇，レーゼドラマ等）の問題に強い関心
を示している，という点に現在のキネ研究の動向を見てとることができよう。

18）	 Münch, art. cit., p. 277.
19）	 Philippe Hauger, « Ahasvérus », Revue du progrès social , juin 1834, p. 596.

─ 30 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



　むろん，火のないところに煙は立たない。当該二作品の近親性は，その

両者の比較が『アースヴェリュス』の出版後，時をおかずして紋切型と	

なるほど明瞭に観察されるものなのである。以下のミュンシュの指摘など

は，『ファウスト』がキネに影響を与えたであろう箇所を的確に言い当て

ている。

　　�ゲーテの『ファウスト』第 1部によって手本の示されたいくつかの技

法を，今度はキネが自分で用いることとなる。すなわち，天界でのプ

ロローグ，劇中劇や，合唱と叙
リ リ ス ム

情性や，筋の脱線といったアイディア，

文体の多様さ，フレスコ画の柔軟かつ壮大な構成などである。さらに，

ファウストの象徴的光輪の重要性が，完全に象徴的な登場人物たちを

創造する，というアイディアをキネに示唆した可能性もある20）。

　加えて，1936 年には，先述のとおり，そのものずばり「ファウストと	

アースヴェリュス」と題された論考も出ている。著者のジャン・ブードゥー	

は，二作品の影響関係を綿密に探りながら，キネの聖史劇の中に『ファウ

スト』についての「おぼろげな記憶以上のもの」を見出し，「これはまさ

しく〔『ファウスト』の〕直接的な模倣であり，著者はそのことをいささ

かも隠そうとしていない」21）とさえ断言しているのだが，その一方で，両

者の差異を指摘することも怠ってはいない。

20）	 �Münch, art. cit., p. 277. なお，キネがゲーテから学んだと思しき要素はここで	
ミュンシュが挙げているもののみに留まらない。例えばジョゼフ・テクスト
は，「論理的につながりのある情景を連ねていくのではなく，互いのあいだ
に明らかな関わりはなくとも内部に同じような理念がある，という一点にお
いてのみ関係づけられた場面を並置していく」『ファウスト』の「きわめて
自由で柔軟な形式」が『アースヴェリュス』に「難解ではあるが見事な手本
を示した」という見解を述べている（Joseph Texte, « L’influence allemande 
dans le romantisme français », Revue des deux mondes , 1er décembre 1897, 	
p. 627）。

21）	 Boudout, art. cit., p. 692.

─ 31 ─

悪魔と死神のあいだ



　　�全体としてみれば，『アースヴェリュス』を「フランス版ファウスト」

として定義することはできまい。この二作品のあいだにはいくつもの

大きな差異が存在しており，それはもちろん芸術的な美しさに関する

ものでもあるのだが，それとともにまた作品の構想に関するものでも

あるのだ 22）。

　ブードゥーの比較・分析は丁寧になされており，『アースヴェリュス』

冒頭の〈プロローグ〉において顕著に認められたゲーテの影響が，「この

聖史劇の初めの二日間，すなわち「天地創造」と「受難」においては影を

潜める」23）といった指摘もまさに正鵠を射たものであると言えよう。

　しかし，「死」そのものを体現しているという老婆モブとともにこの聖

史劇のヒロインであるラシェルが登場し，作品がより濃密な物語性を獲得

してゆく〈第 3日〉に議論が及ぶに至ってふと口にされる以下のような発

言を，われわれは見過ごすことができない。というのも，紋切型を生み出

し，流通させるのは，必ずと言っていいほどこういった単純かつ図式的な

還元だからである。

　　�『アースヴェリュス』の三人組は，抗しがたく『ファウスト』の三人

組を想起させる。モブの皮肉めいた庇護の下での二人の主人公の恋愛

譚が，あの有名な話の筋をなぞっているからである24）。

　なるほどゲーテのファウストはアースヴェリュスに，グレートヒェンは

ラシェルに，メフィストフェレスはモブに，それぞれ重ね合わせられるよ	

うに思われる。「無限の渇き」25）に身を苛まれている主人公。彼を癒し，最

22）	 Ibid ., p. 698.
23）	 Ibid .
24）	 Ibid ., p. 700.
25）	 �「私〔アースヴェリュス〕が探しているのはそれ〔新たな宗教〕なのです。

─ 32 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



終的には救うことにもなるヒロイン。そして，恋人たちをときには嘲弄し，

ときには庇護する，シニカルで悪魔的な人物。両作品における登場人物の，

図式的な類似は明らかであるように見える。

　実際，エドガール・キネの同時代人であるウジェーヌ・フロマンタンと

ポール・バタヤールは 1841 年に『アースヴェリュス』論を共同執筆して

いるのだが，彼らはそこで同種の意見を述べている。聖史劇の〈第 3日〉

について，「キネ氏は自分の思考をゲーテの記憶から引き離すことができ

なかったということが，いくつもの場面から分かる」26）と『ファウスト』

の影響を指摘した後で，今度は死神モブと「さまよえるユダヤ人」の対話

のシーンに，ファウストとメフィストフェレスの対話の名残を認めている

のである。

　　�〔〈第 3日〉〕第 11 景の，モブとアースヴェリュスの対話を実際にやら

せてみるがいい。そこによみがえるのはファウストだ 27）。

　時代が下り，20 世紀の半ばを過ぎても，この図式の正当性は依然とし

て保持されていたようである。きわめて浩瀚な研究書『ヨーロッパ文学に

おけるファウストの主題』の著者，シャルル・デデヤンもまたこう述べて

紋切型の強化に貢献してしまっている。

　　�さて，〔〈第 3日〉〕第 11 景に姿を現すのがモブである。彼女は以後，

メフィストフェレスの，とりわけ『ファウスト』第 2部のメフィスト

そこでのみ，私はこの身を苛む無限の渇きを癒すことができるでしょう。」
（Ahasvérus , p. 267.）

26）	 �Eugène Fromentin et Paul Bataillard, Étude sur l’Ahasvérus d’Edgar Quinet 
[1841], édition critique par Barbara Wright et Terence Mellors, Genève, 
Droz, 1982, p. 131.

27）	 Ibid ., p. 132.

─ 33 ─

悪魔と死神のあいだ



フェレスの役割を果たすことになる。皮肉屋で，否定ばかりする精霊

なのだ 28）。

　さらに，キネの聖史劇において最も興味深いのは「ファウスト的な側面

の数々」29）であり，その主要登場人物たちは「『ファウスト』から着想を

得つつ」30）造形されている，と断じるレオン・セリエの著作にも一瞥を投

げておこう。この研究者の見立てによれば，ラシェルにはグレートヒェン

の「面影がやや目立ち過ぎて」31）おり，モブもまた「キネにとっての女性

版メフィストフェレス」32）にほかならない。

　だがしかし，こういった登場人物の重ね合わせがキネの作品理解の単純	

化を招いてしまっているのではあるまいか。「さまよえるユダヤ人」は	

ファウストの分身であり，ラシェルはグレートヒェンの代役であり，モブ

はメフィストフェレスのコピー――そのような還元を行うことで，『アー

スヴェリュス』という作品を読んだことにはならないだろう。紋切型流通

の弊害が，批評的言説の退屈さという形でここに露呈することになる。と

りわけ問題となるのは，キネの造型したモブという登場人物だ。

　アースヴェリュスの背後にファウスト博士の影を見出すのはまだよい。

ラシェルがグレートヒェン同様，さまよえる主人公に救いと癒しとをもた

らす清楚なロマン主義的ヒロインの典型であるという点に関しても，特に

異論はない。だがモブは，本当にメフィストフェレスに似ているだろうか。

二者のあいだに観察されるのは，類似よりもむしろ差異の方ではないか。

メフィストフェレスは疑いようもなく悪魔であるが，モブは「死」そのも

のの形象であり，いくら悪魔的に見えたとしても，悪魔そのものではない。

28）	 Dédéyan, op. cit ., p. 429.
29）	 Cellier, op. cit ., p. 156.
30）	 Ibid ., p. 146.
31）	 Ibid ., p. 157.
32）	 Ibid .

─ 34 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



その点に，われわれはもう少し注意を払うべきなのではないか。

　実際，『フランス文学における悪魔』の著者マックス・ミルネールは，死	

神を悪魔の一種として扱うような愚を犯してはいない。彼がキネの『アー	

スヴェリュス』に言及するのはそこにモブがいるからではなく，なにより

もまずこの聖史劇の〈第 1日〉と〈第 2日〉とを隔てる〈第 1日の幕間劇〉

の中に，死神とは縁もゆかりもない本物の悪魔たち（ベルゼビュート，ル

シファー，アスタロート）が登場するからなのである33）。

　いずれにせよ，「それ〔悪魔の形象〕は，1833 年に出版されたエドガー	

ル・キネの『アースヴェリュス』には，いわば周縁的な形でしか介入して

こない」34）。〈第 1日の幕間劇〉はテクストの分量から言ってもたかだか

数ページに過ぎず，その後，同じ悪魔たちが『アースヴェリュス』の世界

に戻ってきて活躍することは，〈エピローグ〉に至るまで，ついぞないの

である。

３．メフィストフェレスから遠く離れて

　そして，モブ自身，メフィストフェレスとは大いに異なっている。

　アースヴェリュスの希望を根絶やしにせんとするかのような台詞を連発

33）	 �とはいえミルネールはモブについてもわずかに言及し，その名前の由来を明
らかにするとともに，この老婆とメフィストフェレスの類似点を指摘してい
る。「悪の力，すなわち，（決して道徳的問題を持ちだすことのない）キネに
とっての死の力は，この戯曲のまさしく中心においてたえず作動しており，
それはモブという形象をまとっている。この登場人物は，シェリーの『マブ
女王』にその名を借りたキネの独創だが，その特徴の多くをゲーテのメフィ
ストフェレスに負っている。つまり，モブが具現化しているのは，生を再び
〈虚無〉の中に落としてやろうと待ち構えている物質的な力だけではないの
だ。彼女はそれよりもはるかに一般的なやり方で，存在の裏面を，「〈光〉を
生んだ〈闇〉」を体現しているのである。自分がそちらに属していることを，
メフィストフェレスが鼻にかけている一方で，存在は，本源的な優位をその
〈闇〉と争いつつも，そこから身を引き離すまでには決して至らない。」（Max 
Milner, Le diable dans la littérature française [1960], Paris, José Corti, 2007, 	
p. 574.）

34）	 Ibid ., p. 571.

─ 35 ─

悪魔と死神のあいだ



する〈第 3日〉第 11 景のモブは，たしかに「つねに否定してやまぬ霊」35）

たる『ファウスト』のメフィストフェレスを髣髴させないでもない。その

徹底した唯物論的な態度やシニシズムは，文学史上に名高い数多くの悪魔

たちに共通のものでもあるだろう。だがしかし，シャルル・マニャンがつ

とに指摘しているとおり，モブは「アースヴェリュスの生命には手出しが

できない」36）ため，「死」の体現者としていかに強大な暴力性と破壊性と

をその内部に秘めていようとも，キネの作品の主人公に対して直接的・物

理的な危害を加えることはできない。

　実際，モブが脅威でありうるのは，〈第 3日〉第 3景においてあっけな

く彼女に毒殺されてしまう学生や音楽家のような，生身の人間たちにとっ

てのみである37）。キリストの呪いによって不死の者とされた38）アースヴェ

リュスにとって，死神はどれほど不吉な雰囲気を醸し出していようとも，

差し迫った脅威とはなりえない。いや，それどころか，一見奇妙ではある

のだが，作品全体を通じてモブは，さまよえるユダヤ人に対し，むしろ一

貫して利益をもたらす存在なのである。キリストの呪いに苦悩する主人公

に，老婆はラシェルとの結婚を勧め，実際に二人をストラスブール大聖堂

35）	 �ゲーテ『ファウスト　悲劇第一部』手塚富雄訳，中公文庫，2019 年（改版），	
p. 111.

36）	 Magnin, art. cit., p. 556.
37）	 �『アースヴェリュス』の〈第 3日〉第 3景には，ラシェルに求婚するために

モブの家の窓の下まで来て歌を歌う学生とその友人たちが登場するのだが，
老婆はその歌への返礼と称して毒杯を勧め，若者たちを皆殺しにしてしまう。

	 	 �「学生（空になった杯を投げ捨てながら）：畜生め！　こいつは死の杯，死の
葡萄酒だ。（息絶える。）／モブ：憐れな馬鹿者どもだ！　だが死とは，生の
酩酊なのではないか？」（Ahasvérus , p. 206.）

38）	 �『アースヴェリュス』の〈第 2日〉第 2景において，十字架を背負いながら
ゴルゴタの丘へと向かうキリストは，途中，自分の要求をにべもなく断った
アースヴェリュスに対し，以下のような呪いの言葉を投げかける。「最後の
審判の日まで，千年以上ものあいだ，歩き続けることになるのは，おまえ
の方だ。〔…〕腰を下ろすための椅子も，喉を潤すための山の湧き水も見つ
けることができないのは，おまえの方だ。〔…〕おまえはわが永遠の苦悩を
引き継ぐだろう。〔…〕おまえは決して死ぬことのない人間となるだろう。」
（Ahasvérus , p. 121-122.）

─ 36 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



まで連れて行って婚姻の儀を執り行うことで，結果的に彼を最後の審判の

場面における救済へと近づけている39）。加えて，アースヴェリュスを一

時的に絶望に陥れることとなる〈第 3日〉第 11 景の対話さえ，彼に愛の

困難を自覚させるための一種の試練なのだと解釈することが不可能ではな

い。少なくともキネの聖史劇において，死神の行いはすべて主人公にとっ

て好ましい結果をもたらしているのである。すべての行動が，最終的には

ファウスト博士の地獄落ちという目標を隠し持っているメフィストフェレ

スとは，モブはこの点においてむしろ対立する。

　ついで，ポール・ベニシューも鋭く指摘しているように，そもそも	

『アースヴェリュス』においては「悪」のテーマがことさらに重要性を備

えてはいない，ということが強調されなければならない（「死」はそれ自	

体，道徳的な意味合いにおいては「善」にも「悪」にも区分されず，ひた

すら中立的である）。

　　�〔キネの作品では〕〈転落〉とその帰結についての展望は消去されてお

り，〈悪〉は本質的な問題ではなくなっている。『アースヴェリュス』

において，地獄はその住人たちと同様，ほとんど問題にならないので

ある。幕間劇に悪魔が登場するが，それは彼らを特徴づけているあの

威勢のよさで，虚無の哲学，万物嘲弄の哲学とでも言うべきものを	

展開するためにほかならない。そして，そこではキリスト教的な意味

39）	 �『アースヴェリュス』の〈第 4日〉第 13 景，すなわち最後の審判の場面にお
いて，ラシェルは彷徨を続けようとするアースヴェリュスにどこまでもつい
て行くと宣言する。「私は彼について行くわ。私の心は，まだ挫けてはいな
いから。」（Ahasvérus , p. 516.）この言葉を受けて，裁き手であるキリストが，
「さまよえるユダヤ人」の罪を赦し，彼に祝福を与える。「よし，汝はこの声
によって救われたぞ，アースヴェリュスよ。汝を祝福しよう，来たるべき諸
世界の巡礼者よ，第二のアダムよ。」（Ahasvérus , p. 517.）つまりアースヴェ
リュスが救われるためには，あらゆる苦難をともに耐え忍ぶ覚悟を持った伴
侶が不可欠だったのである。物語全体を視野に入れたとき，モブは結果的に
はこの二人の絆を強めるのに一役買っているといえる。

─ 37 ─

悪魔と死神のあいだ



での悪の精神よりも，否定の精神の方が重要な地位を占めているので

ある40）。

　『アースヴェリュス』における「悪」の不在を説明するために，ここで

ベニシューの述べていることは大筋において正しい。ただ，はたして本当

にキネの作品には「転落」が描かれていないのだろうか。たしかにアダム

とイヴの楽園追放のようなモティーフは作品中に不在である。だが，〈第

2日〉第 2景，ゴルゴタの丘へと向かうキリストに呪いをかけられること

それ自体が，アースヴェリュスにとってはとりかえしのつかない「転落」

として機能しているのではなかろうか。

　われわれの解釈はこうである。アースヴェリュスは磔刑の場へと向かう

キリストをないがしろにした時点（〈第 2日〉第 2景）ですでに一種の罪

人に成り果てており，〈第 3日〉におけるモブの登場以前にどん底まで落

ちてしまっているため，彼にとってはもはやそれ以上の「転落」の余地は

ない。言いかえるならば，モブはたとえそれを望んだとしても，彼をそれ

以上，罪悪や破滅の方へと導くことはできないのである。サタンやルシ

ファー，メフィストフェレスといった悪魔の形象が重要な役割を果たして

いる他の多くの文学作品とは異なり，『アースヴェリュス』に「誘惑」の	

テーマが欠けているのはそのためだ。「最後の審判の日まで，千年以上もの	

あいだ，歩き続け」41）なければならないという重すぎる義務を背負った	

アースヴェリュスには，もはやそれ以上，失うものなどない。例えばゲー

テの『ファウスト』においてメフィストフェレスが博士を誘惑し，バイロ

ンの『カイン』においてルシファーがアベルの弟を誘惑し，アダム・ミ

ツキエヴィチの『父祖の祭り』において悪霊たちがコンラッドを誘惑し，	

40）	 �Paul Bénichou, Le temps des prophètes [1977], dans Romantismes français , 
Paris, Gallimard, coll. « Quarto », t. I, 2004, p. 883.

41）	 Ahasvérus , p. 121.

─ 38 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



ギュスターヴ・フローベールの『聖アントワーヌの誘惑』において悪魔が

苦行僧を誘惑し，彼らを罪悪や瀆神へと駆り立ててゆくようには，死神モ

ブはさまよえるユダヤ人を煽動することができないのである。というのも，

アースヴェリュスにはもはや彷徨という責め苦の終焉，すなわち「死」以

外には望むべき幸福など残されていないのだから42）。アースヴェリュスが

不幸であるとしたら，それはキリストによって「死」を，つまり老婆モブ

の存在をこそ，奪われているからなのである43）。

　ここにおいて価値の転換が起こり，通常，忌み遠ざけるべき存在とされ

ている死神モブは，逆説的にも幸いをもたらしうる者として希求され，待

ち望まれることとなる。ベニシューはモブのことを「敵」と呼んでいる	

が 44），必ずしもそうではないのである。しかも，この点に関しては，思

考の水準を少しばかり移動させてみるならば，アースヴェリュスという登

場人物のみならず，『アースヴェリュス』という作品そのものにとってみ

ても，同じことが言える。

　キネの聖史劇において，モブは例えばゲーテのメフィストフェレスがそ

うであったような，天界との対立者ではない。彼女の役柄はまったく逆の

ものなのだ。モブは，〈第 3日〉第 2景の初登場から聖史劇が大詰めを迎

える〈第 4日〉第 13 景まで，一貫して神意の従順なる協力者である。永

42）	 �この点に関して，モブが作品中，アースヴェリュスに対して行う唯一の誘惑
らしい誘惑が「自殺」の誘いであったことは示唆的である。「モブ：とどの
つまり，自殺によって死を前倒しにすることも赦されるような，尋常ならざ
る立場というものがあるものだよ。道徳があなたを断罪するかもしれない，
でもお天道様は赦してくださるさ。試してみる余地があるんじゃないかね。」
（Ahasvérus , p. 273-274.）

43）	 �この点について，ベネディクト・エリーは，不死の者（＝死ぬことができな
い者）はある意味では死者（＝すでに死んでいるがゆえに，それ以上は死ぬ
ことができない者）に等しいのではないか，という興味深い見方を提示して
いる。「決して死ぬことのないこの主人公〔アースヴェリュス〕は，自分が
死ぬという見通しを奪われているがゆえに，逆説的ではあるが，すでに

0 0 0

死ん
でいるように見える。」（Élie, art. cit., p. 257. 強調原文。）

44）	 �「作品全編を通じて〈敵〉となるのは，まちがいなく，老婆モブの形をとった
〈死〉だ。」（Bénichou, op. cit ., p. 883.）

─ 39 ─

悪魔と死神のあいだ



遠なる摂理のために，彼女はしかるべき者に死を与えるという自らの仕事

を精力的にこなしているだけなのだ。彼女が口にする最初の台詞をここで

思い出しておこう。

　　�モブ：〔…〕今夜はずいぶん駆けずり回ったよ。教皇の枕元で 3時間，

見守った。彼のミトラ帽と灰を少々，持ち帰ってきたよ。ほら，これ

は公爵の冠，こっちは白テンの毛皮で織られた男爵の外套だ。この小

壜には連中の涙が入っているからね，みんないっしょに私の箪笥にし

まっといておくれ。私は 1時間しか眠っていない45）。

　ここに強調されているのは，死すべき者のもとに赴いては忙しげに自分

の任務を全うする一人の仕事熱心な死神の姿である。そして作品の末尾に

おいて，彼女の役割はさらなる重要性を帯びて立ち現れてくる。というの

も，万物・全世界の虚無への回帰という壮大な結末を持つ大作『アース	

ヴェリュス』が成立するためには，ブラックホールのように生命を呑み込

んでゆく「死」が，すなわちモブの存在こそが不可欠であるからだ。世界

の再創造を目論んでいる「永遠の父」に彼女が共犯者として手を貸さない

限り，キネの聖史劇は成り立たない。つまり彼女は新たな天地創造を行お

うとしている創造主の，唯一の共同作業員なのである46）。神との関係性，

45）	 Ahasvérus , p. 195.
46）	 �『アースヴェリュス』の〈第 4日〉の終盤，第 8景から第 13 景にかけて，モ

ブは最後の審判を受けるためにヨシャパテの谷に集ってきた死者たちを羊飼
いのように追い立てる。ここでモブが「永遠の父」のしもべとして働いてい
ることは，例えば以下の台詞を読めば明らかである。「モブ：ここに私の鎌
があります，主よ。あなた様にいただいたとき，これは陽を受けて輝き，私
はそこに自分の顔を映してみることができました。しかしあなた様の牧場で，
銃眼の付いたかくも多くの城塞都市を，かくも多くの塔や隠し扉を，浜辺に
立つかくも多くの灯台を，砂に埋もれたかくも多くのピラミッドを刈らねば
ならなかったため，刃がこぼれてしまいました。どうかもう一本，別のもの
をくださいませ。お願いいたします。」（Ahasvérus , p. 465.）

─ 40 ─

成城・経済研究　第 251 号（2025 年 12 月）



そして作品のメカニズムの中で果たしている役割の性質において，『アー

スヴェリュス』のモブは『ファウスト』のメフィストフェレスと同列に置

くことができないのだ。

４．結論

　以上の議論によって明らかになったとおり，モブとメフィストフェレ	

スの類似は――抽象的なイメージの次元ではたしかに感知されるにせ	

よ――あくまでもごく表層的なものに留まっている。モブはキリスト教的

な意味合いにおける「悪」ではなく，善にも悪にも与することのない中立

的な「死」の体現者なのである（死神と悪魔とはたしかに不吉なものとし

てその表象や印象が似てはいるが，しかし道徳的な見地からすれば存在の

終わりとしての「死」は一種の自然に過ぎず，それ自体として「悪」では

ありえない）。

　かくしてモブがメフィストフェレスに還元できない以上，『アースヴェ

リュス』もまた『ファウスト』に還元することはできない。ゲーテの大作

悲劇との比較に基づいた考察はキネの聖史劇読解の紋切型となって久しい

のだが，このような紋切型に支配された思考の退屈さに抗うためにも，二

者の類似ではなくあえて差異に眼を向けてみることがこれからも肝要に

なってくると思われる。

─ 41 ─

悪魔と死神のあいだ




